
Herzliche Einladung 
zur Vorlesung von 

 
 

Prof. Dr. Stefano Bancalari  
(Sapienza Università di Roma) 

 
Die paradoxe Erfahrung. Eine Philosophie der Religion 

 

17. – 18. April 2026 
jeweils 9:00 – 17:30 Uhr 
Universität Trier, E 51 

 

 

Aus der Kombination von Titel und Untertitel der Vorlesung ergeben sich sofort die drei Fra-

gen, die den roten Faden des theoretischen Verlaufs bilden werden, dem wir folgen: a) Was ist 

eine paradoxe Erfahrung? b) Was ist die Religionsphilosophie? c) Was hat die erste Frage mit 

der zweiten zu tun? Die Gründe, weshalb tatsächlich die letzte Frage den logischen Ausgangs-

punkt der Analyse bietet, da die drei Problemstellungen untrennbar miteinander verbunden 

sind, werden im Verlauf der Sitzungen deutlich werden. Man kann jedoch von Anfang zwei 

methodologische Optionen explizit machen, die die Art und Weise rechtfertigen, wie dieser 

Verlauf konzipiert wurde. 

Die erste Option besteht in der Überzeugung, dass die Religionsphilosophie weniger eine Dis-

ziplin als vielmehr eine Frage ist, die es noch wert ist, gestellt zu werden – und das versteht 

sich nicht von selbst. Zahlreiche Einwände könnten – und wurden – gegen die Legitimität er-

hoben, eine Unterscheidung zwischen zwei Bereichen (Philosophie und Religion) aufrechtzu-

erhalten, deren Ursprung historisch und kontingent ist und die entweder durch andere, schein-

bar tiefere Unterschiede (zum Beispiel den ontologischen Unterschied) ersetzt oder einfach 

aufgehoben werden könnte. Tatsächlich, wie Scheler sehr gut erklärt hat (Vom Ewigen im Men-

schen), ist die Aufgabe dieser Unterscheidung eine Strategie, die zum Scheitern verurteilt ist, 

da sie in Wirklichkeit darauf hinausläuft, die Philosophie in die Religion oder umgekehrt auf-

zulösen und somit in beiden Fällen das eine wie das andere zu entstellen. Vielversprechender 

scheint es hingegen, die Religionsphilosophie als die „Sorge“ einer Distanz zu verstehen: die 

Distanz, die die Beziehung (und Nicht-Gleichgültigkeit) zwischen einer Lebensform (Religion) 

und dem Denken, das sie befragt und sich von ihr befragen lässt (Philosophie), nährt und frucht-

bar macht; die Distanz, sozusagen, zwischen zwei verflochtenen und doch unterschiedlichen 

Weisen, sich der Frage auszusetzen, die man für sich selbst ist. Heterogenität zu denken, ist 

weitaus schwieriger, als eine Synthese zu versuchen. Ein solcher Versuch führt unweigerlich 

dazu, die Karte der Autoren und Texte, die als klassisch für diese „Disziplin“ gelten in einer 

Weise neu zu zeichnen, die von der traditionellen Darstellung deutlich abweicht. 

Eine zweite methodologische Option besteht darin, das „Paradox“ – was auch immer es bedeu-

tet und das selbstverständlich präzise definiert werden muss – aus einer streng phänomenolo-

gischen Perspektive zu behandeln, also nicht nur als logische und/oder semantische Konstruk-

tion, sondern als Phänomen, das nur Sinn ergibt, wenn es in einer konkreten Erfahrung ver-

wurzelt ist. Es geht also darum, sich zu fragen, wie ein Paradox sich zeigt, sich gibt oder 

„erlebt“ wird. Kann man ein Paradox „sehen“, „fühlen“ oder „hören“? Wir werden sehen, wie 



und in welchem Ausmaß all diese zunächst unsinnig erscheinenden Möglichkeiten in Wirk-

lichkeit konkret und wirksam sind. 

Der hier verfolgte Weg wird aus der Arbeit an sechs Paradoxien bestehen, die nicht künstlich 

absichtlich geschaffen wurden, sondern die sich aus Gründen, die noch zu rekonstruieren sind, 

sozusagen der philosophischen Reflexion über die Religion „aufgedrängt“ haben:  

 

1. Sich über die Philosophie lustig machen, heißt wahrhaft philosophieren (Pascal); 

2. Der Mensch ist von Natur böse (Kant); 

3. Fascinosum et tremendum (Rudolf Otto); 

4. Das (nichtige) Grund-sein einer Nichtigkeit (Heidegger); 

5. Felix culpa (Levinas); 

6. Den Ruf kann man nur in der Antwort hören (Levinas, Marion). 

 

Die Analyse dieser Paradoxien ermöglicht es, sowohl eine Vorstellung davon zu gewinnen, 

was unter „paradoxer Erfahrung“ verstanden werden kann, als auch ein möglicherweise 

fruchtbares Modell der „Religionsphilosophie“.  

 

Gäste willkommen, Anmeldung bitte bis 10. April 2026 an  

Dr. Lic. Christian Rößner: roessner@uni-trier.de 

 

 

 

           Lehrstuhl für Philosophie 

 

mailto:roessner@uni-trier.de

